**Alkalmi igemagyarázatok, prédikációk**

**2024. április 14. Vasárnapra**

**a Baptista Bibliaolvasó Vezérfonal igéihez**

**Tartalom:**

**Imaóra: Tartsunk bűnbánatot, és kérjünk bocsánatot egymástól, - akár most is! – Mt 5,23-24**

Máté 5:23-24. Az emberekkel való megbékélés szükségessége (C. Simeon)

**Bibliaóra: Szolgálat a gyülekezetben. 1 Tim 3,1-16 (15.v.)**

1Tim 3,16. A kegyesség nagy titka (C. Simeon)

**Délelőtti istentisztelet: Mt 18,21-35 Megbocsátás és megbékélés.**

Mt 18:32-35. Az irgalmatlan szolga (C. Simeon)

Mt 18:21-35. J. C. Ryle magyarázata.

**Délutáni istentisztelet: Én 2,1-17. A szerelmi kapcsolat próbakövei**

Én 2,1-3 Az Egyház közössége Krisztussal (C. Simeon prédikációja)

**MBE. Délután istentisztelet: Ef 4,31-32 (32) Távolodva a gonosztól, ragaszkodva a jóhoz.**

Ef 4,32. A bűnök bocsánata (C. Simeon)

**Imaóra:**

**Tartsunk bűnbánatot, és kérjünk bocsánatot egymástól, - akár most is! –**

**Mt 5,23-24**

**AZ EMBEREKKEL VALÓ MEGBÉKÉLÉS SZÜKSÉGESSÉGE**

***Charles Simeon prédikációja***

Forrás: C. Simeon: **THE NECESSITY OF SEEKING RECONCILIATION WITH MEN**. Discourse No. 1301. From: Horae Homileticae. <https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/matthew/5/23/5/24/>

**Máté\_5:23-24. *Ha azért az oltárhoz viszed ajándékodat, és ott eszedbe jut, hogy a te atyádfia ellened neheztel: hagyd ott ajándékodat az oltár előtt, és menj el; békülj meg előbb atyádfiával, és azután jöjj el, és ajánld fel ajándékodat*.**
AZ a magyarázat, amelyet Urunk adott nekünk a hatodik parancsolatról, azt mutatja, hogy a parancsolatok jelentőségét nem szabad a puszta betűre korlátozni, hanem úgy kell tekintenünk rájuk, mint amelyek kiterjednek ajkunk szavaira és szívünk hajlamaira. Azt sem szabad azt gondolnunk, hogy kizárólag a *bűn tiltására* szolgálnak: úgy kell érteni őket, mint amelyek mindazon *erényekre ösztönöznek*, amelyek a tiltott bűnnel szemben állnak. Ez nyilvánvaló abból a kapcsolatból, amelyben szövegünk az előző szövegkörnyezethez áll. Áldott Urunk kijelentette, hogy a haragos szó valójában a gyilkosság egy fajtája és foka: és ebből kiindulva alkalmat vesz arra, hogy felhívja figyelmünket, hogy minden tekintetben a szeretet szellemét kell gyakorolnunk, hogy ne csak a saját szívünkben ne tápláljunk haragot másokkal szemben, hanem ne hagyjunk teret annak gyakorlására mások szívében sem. Az útmutatás, amelyet ezzel kapcsolatban ad nekünk, rávezet, hogy feltárjuk,

**I. Az emberekkel való megbékélés keresésének kötelességét**

A vadállatok aligha hajlamosak annyira saját fajtájuk bántalmazására, mint az ember arra, hogy elnyomja és bántalmazza embertársait. Valóban, figyelembe véve, hogy milyen indulatokkal rendelkezünk, és milyen indulatok vannak másokban, és milyen gyakori alkalmaknak kell szükségszerűen adódniuk az egymással való érintkezésre, csoda lenne, ha bármelyikünk minden alkalommal úgy viselkedne, hogy egyetlen testvérünknek se legyen "valami panasza ellene". Úgy véljük, hogy senki, aki valamit is tud a saját szívéről, nem vallaná magát olyan tökéletesnek, hogy soha nem tett volna mással szemben másként, mint ahogyan ő maga is szeretné, hogy vele szemben cselekedjenek. Tegyük fel tehát, hogy "egy testvérnek ellenünk panasza van", mit kell tennünk? Azt válaszolom,

**1. Hajlandónak kell lennünk belátni a hibánkat.**

[Van bennünk önszeretet, amely elvakítja a szemünket, és megakadályozza, hogy meglássuk saját hibáinkat. Bármi, ami önmagunkra vonatkozik, azt részleges fényben látjuk; így ritkán tulajdonítunk magunknak tényleges hibát. Mindenki panaszkodik a sérelmekre, amelyeket kap, de nem azokra a sérelmek re, amelyeket elkövet. Vegyük az emberiség nemzeteinek egymásról szóló följegyzéseit, vagy az embereknek egymásról való jelentéseit, és a világ tele van sérelmekkel; de vegyük az egyes embereknek önmagukról szóló nyilatkozatait, és nem találunk olyan esetet, amikor önmagukra panaszkodnának. Sokkal jobb lenne azonban, ha azok helyébe képzelnénk magunkat, akiket megsértettünk (akik megsértetődtek velünk szemben); és ahelyett, hogy saját bántásainkat enyhítenénk és az övékét súlyosbítanánk, inkább az ő vétkük enyhítését és a sajátjaink súlyosbítását néznénk. *Ez azt* jelentené, hogy azt tesszük, amit mi is szeretnénk, hogy velünk tegyenek; és ha ez a szokás általánossá válna, akkor hamarosan minden vitát (ellenkezést) kiirtana a világból.]

**2. Készeknek kell lennünk bocsánatot kérni érte...**

[Ez olyan leereszkedés, amelyet az emberek általában nagyon vonakodnak megtenni. Ezt aljasságnak és gyávaságnak tartják; és ezért, még ha tudatában vannak is annak, hogy tévednek, inkább kockáztatják az életük elvesztését, minthogy alávessék ennek magukat. De senkinek sem szabad szégyellnie, hogy megfelelő bocsánatot kérjen az esetlegesen elkövetett sérelmekért. Amikor Jób barátai akár jó szándékkal is vádolták őt feltételezett képmutatása miatt, Isten haragra gerjedt ellenük szeretetlen magatartásuk miatt, és megparancsolta nekik, hogy magának Jóbnak tegyenek beismerő vallomást, és kérjék közbenjárását az érdekükben. Nem volt mentség számukra, hogy tévedtek, vagy hogy jót akartak, vagy akár az Isten iránti buzgalom vezérelte őket: megsértették Jób érzéseit, és meggyalázták jellemét; és ha valaha is bocsánatot akartak nyerni Istentől, akkor mindenekelőtt sértett barátjuktól kellett bocsánatot kérniük [Jób\_42:7-8.]. Így kell tennünk: ez az igazságosság cselekedete, amellyel az embereknek tartozunk; és az engedelmesség cselekedete, amellyel Istennek tartozunk].

3. **Törekednünk kell arra, hogy jóvátegyük...**

[Ezt a törvény kifejezetten megkövetelte [3Móz 6:2-6.]: és az evangélium alatt is gyakorolták. Alighogy Zákeus megtért a hitre, máris elkötelezte magát, hogy négyszeresen kárpótol mindenkit, akit megtéretlen állapotában becsapott [Luk\_19:8.]. És hiábavaló a bűnbánatunk, ha nem vagyunk őszintén elszántak arra, hogy amennyire csak módunkban áll, jóvátegyünk minden sérelmet, amit okoztunk. Ki adna hitelt annak az embernek a bűnbánatért, aki szándékosan megtartotta a lopott javakat? Az őszinte bűnbánat arra ösztönözné, hogy helyrehozza azt, amit rosszul tett. És ugyanez az elv ugyanezt a hatást váltaná ki minden emberben az ég alatt.]

Ilyen a kötelességünk a megsértett testvérrel szemben. Most pedig folytassuk, s tárjuk fel,

**II. Ennek fontosságát az Istennél való elfogadásunk szempontjából.**

Az itt adott parancs, hogy addig függesszük fel egy Istennel szembeni ünnepélyes kötelességünk teljesítését, amíg ezt a kötelességünket az emberekkel szemben nem teljesítettük, azt mutatja,

**1. Hogy semmilyen kötelesség sem képes felülmúlni ennek szükségességét-**

[Itt természetesnek (bizonyosnak) van véve, hogy az emberek Isten oltárához hozzák ajándékaikat, vagy más szóval, hogy közelednek hozzá minden általa megállapított rendelésben. De vajon a kegyesség (istentisztelet) cselekedetei felmentést biztosítanak-e számunkra a második törvénytábla kötelezettségei alól (melyekkel embertársaink iránt tartozunk)? Vajon a hosszú imádságok megtétele kárpótol-e az özvegyek házainak felemésztéséért; vagy a menta, ánizs és kummin tizedének megfizetése kárpótol-e a törvény, az ítélet, az irgalom és az igazság súlyosabb dolgainak elhanyagolásáért? Isten nem fogad el ilyen kompenzációt; nem enged meg ilyen fenntartásokat: az Ő szava hozzánk minden ilyen körülmények között így szól: "Ezeket kellett volna megtennetek, és amazokat sem elhagynotok."].

**2. Hogy semmiféle kötelesség nem fogadható el e nélkül -**

[Az ember itt úgy van ábrázolva, mint aki már az áldozatával együtt áll Isten oltára előtt. De mit mond neki Isten igéje? 'Fejezd be nekem szánt áldozatodat, és aztán menj, és békülj meg testvéreddel?’ Nem: azt mondja: "Menj el, távozz az oltáromtól; hagyd ott az ajándékodat, hogy készen álljon a felajánlásra, amikor kibékülsz testvéreddel; de egy pillanatig se gondolj arra, hogy kedvesen fogadlak, míg testvéred jogait figyelmen kívül hagyod. "Az igazak imája kétségtelenül kedves Istennek", de ha olyasvalaki nyújtja be, aki "szívében a gonoszságra néz, nemcsak hogy nem hallgattatik meg", hanem teljes "utálatosságnak" minősül [Péld\_15:8; 21:27.]. Halljuk, milyen ünnepélyesen tiltakozik Isten minden ilyen képmutató istentisztelet ellen [Ézs\_1:11-15. Ám\_5:21-24.] - - - - Nem lehetne erőteljesebb szavakkal kifejezni a megvetést vagy mélységes undort az ilyen istentiszteletekkel szemben, mint amit ezek az igék közvetítenek: és biztosak lehetünk benne, hogy ha megpróbálunk így Istenhez közeledni, akár az ő asztalánál, akár kegyelmének zsámolyánál, akkor ő felháborodással fog minket elküldeni magától. Legyünk bármilyen buzgók is a könyörgéseinkben, az ő egyetlen válasza az lesz: "Menj dolgodra!".

Ne értsetek azonban félre bennünket ebben a témában: ne gondoljuk, hogy az a körülmény, hogy testvérünkkel vitában állunk, mentség arra, hogy távol maradjunk az Úr asztalától: (valóban furcsa lenne, ha az ember iránti szeretet hiánya mentségül szolgálna az Isten iránti tisztelet, kegyesség hiányára), de bizonyosan nem ez a szövegünk értelme: az értelme az, hogy mivel ilyen állapotban nem fogadhat el bennünket Isten, ezért késedelem nélkül keresnünk kell a megbántott testvérünkkel való megbékélést.

**Ebből a témából megtanulhatjuk,**

**1. A gyakori önvizsgálat szükségességét.**

[Itt feltételezve van, hogy az ember élhet a vallási kötelességek gyakorlásában, és - anélkül, hogy tudatában lenne a veszélyes helyzetének - olyan állapotban lehet, amelyben sem személye, sem szolgálata nem fogadható el (nem lehet kedves) Istennél: szokás szerint elmegy Istene oltárához, és ott eszébe jut, hogy testvérének valami panasza van (méltán) ellene. Sajnos, sok ilyen öncsaló ember van a keresztyén világban ebben az időben. De milyen rettenetes! és kitartanak téveszméikben, amíg maga Isten nem hozza emlékezetükbe bűneiket az ő ítélőszékén! Milyen rettenetes lesz akkor azt hallani: "Menj az utadra!". Éljünk tehát a mindennapos önvizsgálat gyakorlásában: ne hagyjunk egyetlen utunkat sem észrevétlenül, nehogy valami rejtett gonoszság megbánás nélkül maradjon, és "elválasszon minket Istenünktől" örökre. Különösen akkor, amikor Urunk vacsorájához készülünk, próbáljuk meg útjainkat a szokásosnál nagyobb féltékenységgel (gondossággal), az apostolnak azon tanácsa szerint, hogy "vizsgálja meg magát az ember, és így járuljon oda [1Kor 11:28.]". Menjünk vissza a korai időkre, és kérdezzük meg: Kit sértettünk meg, kit csaltunk meg, kit rágalmaztunk meg, kit bátorítottunk a bűn útjain, vagy kit botránkoztattunk meg a jámborság és az erény útjain? És miközben gondosan ügyelünk arra, hogy lemossuk foltjainkat a bűn és tisztátalanság ellen megnyitott kútfőben, ne legyünk kevésbé gondosak, hogy elnyerjük az emberek bocsánatát, és orvosoljuk azokat a bajokat, amelyeket nem tudunk felidézni].

**2. Az alázatos lelkület ápolásának szükségességét -**
[A büszkeség az, ami miatt annyira idegenkedünk attól, hogy bocsánatot kérjünk egy embertársunktól. De nincs más választásunk: ha nem akarunk megbékélést keresni egy megsértett testvérrel, akkor nem fogjuk azt elérni a megsértett Istennél sem. Csak alázkodjunk tehát meg a bűn felismerésében, és minden nehézség el fog tűnni. Még örömünket is fogjuk érezni abban, hogy bármilyen vallomást megtegyünk, amely az egyetértés és a szeretet helyreállítására irányulhat. Még ha nem is vagyunk tudatában annak, hogy bármilyen jogos okot adtunk volna a megbántásra, akkor sem leszünk elégedettek, ha látjuk, hogy egy testvérünk elidegenedett tőlünk: azon leszünk, hogy megtaláljuk elégedetlenségének okát; hogy megmagyarázzunk minden olyan dolgot, amit esetleg félreértett, és megváltoztassunk minden olyan dolgot, amit esetleg helytelenített. Röviden, ha az evangélium kellő hatást gyakorolna ránk, akkor, amennyire csak a befolyásunk kiterjed, ezt a pusztaságot egy másik Paradicsommá változtatnánk. "Kardjaink azonnal sarlókká válnának", és "a farkas és a bárány tökéletes barátságban élnének együtt": "senki sem árthatna vagy pusztíthatna Isten szent hegyén". Ó, bárcsak láthatnánk egy ilyen állapotot körülöttünk! Legalább törekedjünk arra, hogy a saját köreinkben ilyen állapotot teremtsünk. Értékeljük, ahogyan azt kell, a szeretet vigasztalását és a keresztyén lelkület kiválóságát. És keressük azt a "felülről jövő bölcsességet, amely először tiszta, aztán békeszerető, szelíd, engedékeny, irgalommal és jó gyümölcsökkel teljes, nem részrehajló és nem képmutató [Jak\_3:17.].

[**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/matthew/5/23/5/24/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/matthew/5/23/5/24/)

**Bibliaóra:**

**Szolgálat a gyülekezetben**

**Tim 3,1-16 (15.v.)**

 **A KEGYESSÉG NAGY TITKA**

***Charles Simeon prédikációja***

Forrás: C. Simeon: **THE GREAT MYSTERY OF GODLINESS,**  Discourse No. 2233. From: Horae Homileticae. [**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/1timothy/3/16/3/16/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/1timothy/3/16/3/16/)

**1Tim\_3:16. *Vitathatatlanul nagy az istenfélelem titka: Isten megjelent testben, megigazult a Lélekben, angyalok látták, hirdették a pogányoknak, hittek benne a világban, felvitetett a dicsőségbe*.**
A hitetlenek gyakran mondják, hogy ahol a titok kezdődik, ott a vallás véget ér. De ha ez igaz lenne, akkor Isten cselekedeteiben nem lenne egyöntetűség vagy következetesség. Minden ő munkái, úgy a teremtésben, mint a gondviselésben tele van rejtélyekkel: nincs egyetlen olyan anyag sem, amelynek *minden* tulajdonságát ismernénk, vagy egyetlen esemény, amelynek *minden* okát meg tudnánk határozni. Ha tehát a vallásban nem lenne semmi, ami az emberi felfogóképességen felül állna, akkor ez erős gyanút szolgáltatna arra, hogy a mi vallásunk nem a mennyből való: hiszen miért kellene kinyilatkoztatni, ha az ember kinyilatkoztatás nélkül is ki tudta volna találni? Az ihletett írók azonban az evangéliumot úgy mutatják be, mint "Isten titkon való bölcsességét [1Kor\_2:7.]", mint " örök idők óta elrejtett titkot [Kol\_1:26.]", és "a világ alapítása óta titokban tartottat" [Róm\_16:25.].]": számos alapvető tanításáról úgy beszélnek, mint ami titok [1Kor\_15:51.], nagy titok [Ef\_1:9; Ef\_5:32.], dicsőségesen gazdag titok [Kol\_1:27.]; és a szolgáiról, mint "Isten titkainak intézőiről (sáfárairól)" [1Kor\_4:1.]. Az előttünk lévő szavakban számos olyan fő esemény van felsorolva, amelyek Krisztushoz és az ő vallásának a világban való megalapozásához kapcsolódnak, és amelyek "nagy titoknak" vannak nevezve. Tekintsük át ezeket sorrendjükben, és mélységes tisztelettel bocsátkozzunk vizsgálatukba.

**I. "Isten testben jelent meg"...**

[Nem egy egyszerű teremtmény vette magára a mi természetünket, hanem maga Isten, amint azt a Szentírás mind az Ószövetség [Ézs\_9:6; Ézs\_7:14. a Máté\_1:23.], mind az Újszövetség [Jn 1:1. Róm\_9:5. Fil\_2:6. Jn 10:30.] egyöntetűen állítja. Sok korszakon át megnyilvánult a Frigyláda felett, a fényes felhőben, amely először a hajlékon nyugodott, majd a templom legszentebb helyén: de a kijelölt időben magára vette a mi természetünket, annak minden bűntelen gyarlóságával együtt, és mint Isten, valóságos egységben volt vele, és lényegében a földön lakott Jézus Krisztus személyében [Kol\_2:9.].

Micsoda megdöbbentő misztérium volt ez! hogy a mindenség Teremtője teremtménnyé lett, és hogy a végtelenül *szent Isten* "*bűnös* testhez hasonlóvá lett” [Róm\_8:3.]! Szüntelenül imádjuk őt ezért a kimondhatatlan leereszkedéséért, felfoghatatlan szeretetéért].

**II. "Megigazíttatott (megigazult) Lélekben (vagy a Lélek *által)*"-**
[Krisztus megalázottsága földi tartózkodásának egész ideje alatt olyan mély volt, hogy a legjelentősebb mennyei bizonyítékokra volt szüksége ahhoz, hogy igazolja igényeit, és megvédje jellemét az istenkáromlás és a csalás vádjaitól. Az őt igazoló feladat a Szentlélekre bízatott, aki számos alkalommal láthatóan közbelépett, hogy igazolja isteni küldetését. Amikor Urunk alávetette magát a keresztségnek, és ezzel úgy tűnt, hogy bűnösnek ismeri el magát, akit meg kell mosni az újjászületés fürdőjében, a Lélek tanúságot tett róla, hogy ő Isten szeretett Fia, és a szeplőtelen Bárány, akinek el kellett vennie a világ bűnét [Jn 1:29-34.]. Amikor megtévesztőnek és az ördöggel szövetkezőnek tartották, a Lélek képessé tette őt a legcsodálatosabb csodákra, amelyekkel bizonyította, hogy ő az igazi Messiás [Máté\_12:24-28.]. Amikor meghalt, és a sír fogva tartotta, úgyhogy a tanítványai azt hitték, hogy megtévesztette őket, a Lélek feltámasztotta őt a halálból [1Pt\_3:18.], és ezáltal hatalmasan kijelentette, hogy ő Isten Fia [Róm\_1:4.]. És amikor Krisztus a mennybe emelkedése után a Szentlélek leszállására tette fel a messiási mivoltának egész hitelét, a Szentlélek az ő szava szerint leszállt, és nemcsak láthatóan nyugodott az apostolokon, hanem hatalommal ruházta fel őket, hogy különféle nyelveken beszéljenek, és hogy szavukat jelekkel erősítsék meg [Jn 15:26. ApCsel\_2:3-4. Zsid\_2:4.].

És vajon nem rejtélyes titok-e, hogy Isten olyan megalázott állapotba alacsonyította magát, hogy szüksége volt jellemének ezekre a tanúsításokra; és hogy az örökké áldott Szentháromság Harmadik Személyének így kellett mintegy "megdicsőítenie őt", hogy ellensúlyozza a megaláztatása által okozott sérelmet [Jn 16:7-11; Jn 16:14.]?

**III. "Angyalok látták" -**

[Az angyalok létezésük első pillanatától fogva látták az arcát, és imádták a trónja előtt: de amikor megtestesült, olyan látványban volt részük róla, amit azelőtt elképzelni sem tudtak. Mennyire ujjongtak, amikor meglátták őt a jászolban fekvő tehetetlen csecsemőként [Luk\_2:12-14.]! De mennyire más érzések kavaroghattak keblükben, amikor látták, amint a Sátánnal küzdött a pusztában, és Atyja haragjának terhe alatt gyötrődött a Gecsemáné kertjében, és mindkét alkalommal baráti (angyali) segítségükre volt szüksége [Máté 4:11. Lukács 22:43.]! Semmi sem szól arról, hogy látták őt a kereszten; de kétségtelen, hogy ők, akik születésétől kezdve egészen keresztre feszítésének órájáig oly mélyen érdeklődtek iránta, nem tehettek mást, mint hogy csodálkozva és együttérzéssel néztek rá haldoklásának utolsó pillanataiban. És milyen örömmel engedelmeskedtek a megbízásnak, hogy megrettentsék ellenfeleit, és kiszabadítsák Őt a sírból [Máté 28:2-4.]! Milyen örömmel tanúsították feltámadását [Máté 28:5-6.], és várták őt, amikor felemelkedett a legmagasabb égbe [Zsoltárok 68:17-18.], és bejelentették szándékát, hogy vissza fog térni, ahogyan felemelkedett, - visszatér, hogy megítélje a világot [ApCsel\_1:10-11.]!

Az apostol talán inkább ezekre a tanúságtételekre utal szövegünk szavaival, amelyeket az angyalok tettek Jézusról, mint arra a puszta körülményre, hogy látták őt. És bizonyára, ha titokzatos, hogy Isten Lelke tanúságot tesz róla, akkor nem kevésbé titokzatos, hogy saját teremtményei ilyen szolgálatra vannak alkalmazva].

**IV. "Hirdették őt a pogányoknak, és hittek benne"...**

[A zsidók, akik kétezer éven át Isten sajátos népe voltak, nem tudták elképzelni, hogy a saját népükön kívül más is részesülhet az isteni kegyelemben; és valóban, a pogányok olyan mértékben elmerültek a tudatlanságban és a bűnben, hogy úgy tűnt, mintha teljesen ki lennének zárva a kegyelem reményéből. De "Isten gondolatai nem olyanok, mint az emberek gondolatai, és az ő útjai nem olyanok, mint az emberek útjai", mert kifejezett rendelése szerint az evangélium minden nemzethez küldve lett, és a Krisztus általi üdvösséget minden teremtménynek hirdették. Az apostol maga volt az a kiváltságos eszköz, aki által Isten ezt a kegyelmet eljuttatta hozzájuk; és boldog volt, hogy láthatta, hogy nem dolgozott hiába, és nem futott hiába. Mindenütt sokan voltak, akik készséggel fogadták az igét, és üdvösségükre vonatkozó minden reményüket a megtestesült Istenükbe vetették. Előítéleteik eltűntek, szenvedélyeik legyőzettek, és egész lelkük meghajolt a Lelke munkája nyomán a hit iránti engedelmességre.

És vajon nem voltak-e ezek a dolgok is titokzatosak, hogy a szegény bálványimádó pogányoknak ilyen örömhírt hirdettek; és hogy Ő, aki nem mentette meg magát (a kereszten), az egész világ Megmentője lett]?

**V. "Fölvétetett a dicsőségbe"-**

[Általában úgy gondolják, hogy itt Jézus mennyei lakóhelyére való visszatérésére utal az ige: de talán inkább arra a dicsőséges fogadtatásra történik utalás, amelyben azok részesítették, akik hittek benne [Megjegyzés: Úgy tűnik, hogy a szöveg különböző tagjai időben egymást követő sorrendben kapták a beteljesülést: és ha ezt megfelelően szem előtt tartjuk, akkor az utolsó szakasznak itt adott értelmezése tűnik a legmegfelelőbbnek: és bizonyos, hogy  ἀνελήφθη ἐν δόξῃ nagyon helyesen fordítható: *dicsőségesen fogadták*. Lásd a görögben, Csel 20:13-14. Fil\_4:19. más helyekkel együtt, amelyekre az a rendkívül tanult és bölcs kommentátor, Dr. Guyse. hivatkozik]: nem egyszerűen csak pusztán elfogadták evangéliumának igazságát, hanem a legbuzgóbb szeretettel fogadták őt szívükbe. "Alighogy hallottak róla, máris engedelmeskedtek neki" [Zsolt\_18:44.], és az ő szolgálatát tökéletes szabadságnak tekintették: és olyan fenntartás nélkül adták át magukat neki, hogy "minden gondolatukat", sőt úgyszintén minden cselekedetüket is "foglyul akarták ejteni" az ő akaratának [2Kor\_10:5.]. Röviden, "mindent csak trágyának (szemétnek) tekintettek Krisztus Jézus Uruk ismeretének kiválóságáért"; sem a javaik, sem a hírnevük, sem a szabadságuk, sem az életük nem számított semmiféle értéknek, ha az ő akaratával vetették össze, vagy ha alkalmuk nyílt arra, hogy feláldozzák őket az ő tiszteletére [Fil\_3:7-8.].

Ilyen fogadtatásban részesült, bárhol is hirdették a nevét: mindenütt tömegek "áldották magukat benne [Zsolt\_72:17.]", és "kimondhatatlan örömmel örvendeztek benne [1Pt\_1:8.]". És micsoda dicsőséges titok volt ez! hogy az idegenek ilyen nagyra becsülték azt, akit nemcsak hogy minden honfitársa gyűlölt, hanem akit a legelvetemültebb gonosztevőként végeztek ki! és hogy az ég alatt minden nemzetből való emberek olyan szeretetet éreztek egy olyan ember iránt, akit soha nem láttak, hogy lemondtak miatta mindenről, amit a szemük látott, és mindenről, ami számukra kedves volt! Ez valóban csodálatos volt: de, bármennyire csodálatos is, mégis naponta megtapasztalják és naponta kinyilvánítják mindazok, akik hisznek].

Befejezésül **két fontos kérdést** intézünk hozzátok:

**1. Milyen fogadtatásban részesítettétek ezt a misztériumot?**

[Krisztus megalázásának és dicsőségének nagyszerű témáit azzal a tisztelettel fogadjátok-e, amely az ilyen titokzatos igazságoknak kijár? Hálát adok Istennek, hogy ez hirdetve van közöttetek; de nem hanyagoljátok-e el túl sok esetben, ahelyett, hogy a megérdemelt fogadtatásban részesítenétek? - - Könyörögjetek tehát, hogy a Szent "Lélek vegyen a Krisztus dolgaiból, és mutassa meg nektek [Jn 16:15.]". És igyekezzetek most olyan fogadtatásban részesíteni az Úr Jézust, hogy megjelenésének nagy napján üdvözölhessen benneteket].

**2. Tapasztaljátok-e, hogy az evangélium valóban az *istenfélelem* titka?**[Nem sok értelme van annak, hogy "Krisztust Úrnak nevezzük, ha nem tesszük meg, amit mond". Ő "megment minket a bűneinktől"; de soha nem azokban (bűneikben). Azért jött, hogy "megváltson minket a gonoszságtól, és megtisztítson magának egy különleges, jó cselekedetekre buzgó népet" [Tit\_2:14.]. Ne próbáljuk tehát őt "a bűn szolgájává tenni [Gal\_2:17.]"; hanem igyekezzünk bemutatni evangéliumának megszentelő, valamint üdvözítő hatását. Mutassuk meg, hogy miközben "Isten kegyelme üdvösséget hoz nekünk, ugyanakkor megtanít minket arra, hogy megtagadjunk minden bűnt, és igazságosan, józanul és *istenfélően* éljünk ebben a jelen világban [Tit\_2:11-12.]."].

[**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/1timothy/3/16/3/16/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/1timothy/3/16/3/16/)

**Délelőtti istentisztelet:**

**Mt 18,21-35**

**Megbocsátás és megbékélés.**

 **AZ IRGALMATLAN SZOLGA**

***Charles Simeon prédikációja***

Forrás: C. Simeon: **THE UNMERCIFUL SERVANT.** Discourse No. 1383. From: Horae Homileticae. [**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/matthew/18/32/18/35/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/matthew/18/32/18/35/)

**Máté\_18:32-35. *Akkor az ő ura, miután behívta őt, ezt monda néki: Te gonosz szolga, én megbocsátottam neked mindazt az adósságot amivel tartoztál, mert te könyörögtél nekem; nem kellett volna-é neked is könyörülnöd a te szolgatársadon, a mint én könyörültem rajtad? És megharagudott az ő ura, és átadta őt a kínzóknak, amíg meg nem fizeti mindazt, amivel tartozik neki. Hasonlóképpen cselekszik majd veletek az én mennyei Atyám is, ha ti szívből nem bocsátjátok meg, mindenki, az ő testvérének az ő vétkeit*.**
Az EMBEREK általában úgy gondolják, hogy eléggé ki vannak oktatva az erkölcsre (úgy vélik, elég erkölcsi oktatást kaptak már); de a legtöbbször nagyon részleges és hiányos a felfogásuk róla. A sérelmek megbocsátásának kötelessége általánosan elismert; de kevesen vannak tisztában azzal, hogy milyen mértékben követeltetik ez meg tőlük. Péter, bár jó ember volt, sok útmutatásra szorult e téren. Úgy vélte, hogy azok a határok amelyeket magának megszabott elvileg e kérdésben, igen nagylelkűek és kiterjedőek; de Urunk egy kifejezett kijelentéssel helyreigazította az ítéletét, és egy tanulságos példázatban mutatott rá a kötelesség alapjaira.

Az előttünk álló szavakból megérthetjük **a keresztyén megbocsátás *mértékét*, *ésszerűségét* és *szükségességét:***

**I. A mérték (kiterjedés)...**

[Nem tiltja meg az emberi törvények végrehajtását, hiszen a bírákat Isten azzal a céllal nevezte ki, hogy azokat érvényesítsék (alkalmazzák) [Róm\_13:4.]: és nem tiltja meg a szülők vagy urak jogos hatalomgyakorlását sem. De e megbocsátásnak ki kell terjednie minden vétségre, bármennyire is számos, bármennyire is förtelmes legyen ["Hetvenhétszer is."] - - - És olyan szívből kell kiindulnia, amely teljesen mentes a rosszindulattól vagy a haragtól [Péld\_24:29.] - - - - Valóban nem kell tetszésnyilvánítással visszafogadnunk a kegyünkbe azt, aki *továbbra is* méltatlan rá (megátalkodottan méltatlanul viselkedik) [Luk\_17:3-4.]; vagy, nem kell visszatartanunk a büntetést, *amíg* az illető *továbbra is* kiérdemli a nemtetszésünket. De szánnunk kell a vétkest, miközben a vétséget megbüntetjük; és a büntetés kiszabásával mind az ő, mind a társadalom javát kell keresnünk. Úgy kell éreznünk iránta, mint a szerető szülő a vétkes gyermek iránt ["*Szívből*" kell megbocsátanunk]. Hajlandónak kell éreznünk magunkat arra, hogy imádkozzunk érte, és inkább elfedjük, mint felfedjük a hibáit [Péld\_24:17-18.]; és komolyan vágynunk kell arra, hogy olyan magatartást lássunk benne, amely utat nyithat a vele való tökéletes megbékéléshez].

**II. Az ésszerűség.**

[Minden ember olyan adóssággal tartozik Istennek, amely minden számítást felülmúl - - - És az adósság, amellyel bármelyik embertársunk tartozik nekünk, nem állhat arányban azzal, amellyel mi tartozunk Istennek [Megjegyzés: Tízezer talentum több mint négymillió sterlinget tesz ki; míg száz penny valamivel kevesebb, mint három guinea.]. Mégis mindnyájan reméljük, hogy Istentől ingyenes bűnbocsánatot és elengedést kapunk; sőt, amennyiben hiszünk Krisztusban, adósságunk máris töröltetett. Nem kellene-e tehát a kapott kegyelem érzésének arra késztetnie bennünket, hogy irgalmasságot mutassunk? Vajon kell-e "torkon ragadnunk szolgatársunkat", amikor a mindenség nagy Ura megkímélt minket? Szigorúan követeljünk-e néhány fillért, amikor tízezer talentum elengedését kaptuk? Valóban aljas dolog lenne nem úgy cselekedni egy vétkes testvérrel szemben, ahogy Isten cselekedett velünk szemben, amikor ellenségek és lázadók voltunk [Megjegyzés: A jubileumi év az engesztelés napján kezdődött, hogy megmutassa, hogy az embereknek akkor különösen kötelességük irgalmat gyakorolni, amikor ők maguk is irgalmat kaptak. 3Móz\_25:9.].

**III. A szükségszerűség.**

[Szoros összefüggés van aközött, hogy Isten kegyelmet gyakorol velünk szemben, és hogy mi kegyelmet gyakorolunk másokkal szemben. Bár a másoknak való megbocsátásunk nem *érdemelheti ki* Isten megbocsátását, mégis biztosan követni fogja azt. Másrészt a másokkal szembeni irgalmatlan magatartás biztos eszközlője lesz annak, hogy kizárnak minket Isten kegyéből [Máté 6:14-15. Jakab 2:13.]. Elvág bennünket attól a kegyelemtől, amelyet *látszólag* elnyertünk [Megjegyzés: A példázatot nem úgy kell érteni, hogy Isten visszavonja a kegyelmet, amikor egyszer már valóban megkegyelmezett nekünk. Lásd Róm\_11:29. Zsid\_8:12.]. Az Úr imájának kimondásával még a saját kárhoztatásunkat is megpecsételjük [Mt\_6:12.]. Ha tehát az ítélet napján kegyelmet akarunk találni, bocsássunk meg másoknak, ahogyan mi is bocsánatot remélünk [Kol\_3:12-13.].

**Tanuljuk meg ebből,**

**1. Hogyan nyerjünk bocsánatot a saját bűneinkért...**

[Nem szabad pusztán *türelmet* kérnünk abban a reményben, hogy saját adósságunkat mi magunk lerójuk: inkább el kell ismernünk, hogy képtelenek vagyunk egyetlen fillér megfizetésére is; és Isten kezéből ingyenes és teljes megbocsátásért kell könyörögnünk. A példázatból azonban nem szabad azt a következtetést levonnunk, hogy nincs szükségünk Krisztus közbenjárására: egyedül rajta keresztül nyerhetünk bármilyen áldást Istentől; de a kegyelmet úgy kell kérnünk*, mint ajándékot*, és nem úgy, hogy saját vétkeinkért megpróbálunk valamit is levezekelni (Istennek jóvátételt tenni)].

**2. Hogyan szerezhetünk megbocsátó indulatot (lelkületet) másokkal szemben.**

[Ha nem tudjuk, hogy mi magunk mit érdemlünk Isten kezétől, akkor készek leszünk nagyra tartani minden sérelmet, amit másoktól kapunk; de ha egyszer tudatára ébredünk annak, hogy mekkora az adósságunk Istennel szemben, és milyen kötelezettségeket ró ránk irgalmának ingyenes felajánlásával, akkor nem fogunk nehézséget érezni a türelem és a megbocsátás gyakorlásában. A harag nem lakhat sokáig annak a kebelében, aki megízlelte a megváltó szeretetet. Legyen tehát tanulmányunk tárgya saját romlottságunk alapos megismerése, és igyekezzünk utánozni azt a hosszútűrést, amelyet mi magunk is oly gazdagon tapasztalunk.]

[**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/matthew/18/32/18/35/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/matthew/18/32/18/35/)

**MÁTÉ 18:21-35**

J. C. Ryle magyarázata

## Forrás: J. C. Ryle: Expository Thoughts on the Gospels https://www.gracegems.org/Ryle/m18.htm

Ezekben a versekben az Úr Jézus egy mélyen fontos témával foglalkozik - **a sértések megbocsátásával**. Gonosz világban élünk, és hiába várjuk, hogy megmenekülhetünk a bántalmazástól, bármennyire is gondosan viselkedünk. Az, hogy tudjuk, hogyan viselkedjünk, amikor rosszul bánnak velünk, nagyon fontos a lelkünk számára.

Először is az Úr Jézus általános szabályként fogalmazza meg, hogy **a legmesszebbmenőkig meg kell bocsátanunk másoknak.** Péter feltette a kérdést: "Hányszor vétkezhet ellenem a testvérem, hogy én megbocsássak neki? Hétszer is?" Válaszul azt kapta: "Nem azt mondom neked, hogy hétszer, hanem azt, hogy hetvenszer hétszer is".

Az itt lefektetett szabályt természetesen józan megfontolással kell értelmezni. Urunk nem azt akarja mondani, hogy az ország törvénye és a társadalom jó rendje ellen elkövetett vétségek felett csendben be kell hunyni a szemünket. Nem úgy érti, hogy engedjük meg az embereknek, hogy büntetlenül lopásokat és támadásokat kövessenek el. Mindössze arra gondol, hogy a kegyelem és a megbocsátás általános lelkületét kell gyakorolnunk testvéreinkkel szemben. Sokat kell elviselnünk, és sok mindent el kell tűrnünk, ahelyett, hogy veszekednénk. Inkább nézzünk el sok mindent, és sok mindennek legyünk készek alávetni magunkat, mintsem perlekedjünk. Félre kell tennünk mindent: rosszindulatot, viszályt, bosszút és megtorlást. Az ilyen érzések csak pogányokhoz illenek. Teljesen méltatlanok Krisztus tanítványához.

Milyen boldog lenne a világ, ha Urunknak ezt a szabályát többen ismernék és jobban betartanák! Az emberiség mennyi nyomorúságát okozzák a viták, a veszekedések, a pereskedések és a makacs ragaszkodás ahhoz, amit az emberek "jogaiknak" neveznek! Mennyi mindent el lehetne kerülni, ha az emberek hajlandóbbak lennének a megbocsátásra és jobban vágynának a békére! Soha ne feledjük, hogy a tűz nem éghet tovább (nem tartható fenn) tüzelőanyag nélkül. Ugyanígy a veszekedéshez is ketten kellenek. Isten kegyelméből határozzuk el mindannyian, hogy ebből a kettőből mi soha nem leszünk az egyik fél. Határozzuk el, hogy jóval fizetünk a rosszért, és áldással az átokért, és így olvasztjuk el az ellenségeskedést, és változtassuk ellenségeinket barátokká. (Róm 12:20.) Cranmer érsek jellemének egyik szép vonása volt, hogy ha megsértetted, biztosan kész volt barátod lenni.

Másodszor, Urunk **két erőteljes indítékot ad nekünk a megbocsátó lélek gyakorlására.** Elmond egy történetet egy emberről, aki hatalmas összeggel tartozott az urának, és "nem volt mivel fizetnie". Ennek ellenére az elszámoláskor a gazdája megszánta őt, és "mindent megbocsátott neki". Elmondja, hogy éppen ez az ember, miután megbocsátottak neki, nem volt hajlandó elengedni egy szolgatársának egy jelentéktelen tartozását. Tulajdonképpen börtönbe vetette, és nem volt hajlandó követelésének egy töredékéből sem engedni. Elmondja nekünk, hogy a büntetés hogyan érte utol ezt a gonosz és kegyetlen embert, akinek, miután kegyelmet kapott, bizonyára kegyelmet kellett volna gyakorolnia neki is mások iránt. És végül a példázatot a következő lenyűgöző szavakkal zárja: "így tesz veletek az én mennyei Atyám is, ha nem bocsátjátok meg mindnyájan szívből testvéreiteknek az ő vétkeiket".

Ebből a példázatból világosan kitűnik, hogy **a *másoknak való megbocsátás egyik indítéka annak a felidézése kellene, hogy legyen, hogy* mindannyian magunk is megbocsátásra szorulunk Isten kezéből.** Nap mint nap sok mindenben alulmaradunk, "elmarad, amit tennünk kellene, és azt tesszük, amit nem kellene tennünk". Nap mint nap irgalomra és bocsánatra van szükségünk. *A felebarátaink ellenünk elkövetett vétkei csak apróságok az Isten ellen elkövetett vétkeinkhez képest*. Bizonyára nagyon rosszul illik hozzánk, szegény tévelygő teremtményekhez, ha szélsőségesen felemlegetjük, amit testvéreink rosszul tesznek, vagy nem vagyunk hajlandók könnyen megbocsátani nekik.

A másoknak való **megbocsátás másik indítéka az ítélet napjára való emlékezésnek kellene lennie,** és annak a mércének, amely szerint mindannyiunkat meg fog próbálni az Úr azon a napon. Azon a napon nem lesz megbocsátás a meg nem bocsátó emberek számára. Az ilyen emberek alkalmatlanok lennének a mennyországra. Nem lennének képesek értékelni azt a lakóhelyet, amelynek az "irgalom" az egyetlen címe, és amelyben az "irgalom" az örök ének tárgya. Bizonyára, ha szeretnénk a jobbján állni amikor visszajön, amikor Jézus az Ő dicsőségének trónján fog ülni, meg kell tanulnunk, amíg a földön vagyunk, megbocsátani.

Engedjük, hogy ezek az igazságok mélyen a szívünkbe hatoljanak. Szomorú tény, hogy kevés olyan keresztyén kötelesség van, amelyet olyan kevesen gyakorolnak, mint a megbocsátás. Szomorú látni, mennyi keserűség, irgalmatlanság, rosszindulat, durvaság és szeretetlenség van az emberek között. Mégis kevés olyan kötelesség van, amelyet az Újszövetségi Szentírás olyan erősen hangsúlyoz, mint ezt a kötelességet, és kevés olyan kötelesség van, amelynek elhanyagolása ilyen egyértelműen kizárja az embert Isten országából.

*Szeretnénk-e bizonyítékot szolgáltatni arra, hogy békességben vagyunk Istennel*, Krisztus vérében megmosva, a Lélektől újjászületve, és Isten gyermekeivé téve örökbefogadás és kegyelem által? Emlékezzünk erre a szakaszra. Mennyei Atyánkhoz hasonlóan legyünk megbocsátóak. Megbántott minket valaki? Bocsássunk meg neki a mai napon. Ahogy Leighton mondja: "magunknak keveset kell megbocsátanunk, másoknak pedig sokat".

*Jót akarunk-e tenni a világgal? Hatással kívánunk-e lenni másokra, vágyunk-e arra, hogy meglássák az igaz vallás szépségét?* Emlékezzünk erre a szakaszra. Azok az emberek, akik nem törődnek a tanokkal, megértik a megbocsátó indulatot.

*Óhajtunk-e növekedni mi magunk a kegyelemben, és szentebbek kívánunk-e lenni* minden utunkban, szavunkban és cselekedetünkben? Emlékezzünk erre a szakaszra. Semmi sem szomorítja meg annyira a Szentlelket, és nem hoz lelki sötétséget a lélek fölé, mint a veszekedő és megbocsátást nem ismerő indulat. (Efézus 4:30-32.)

**Délutáni istentisztelet:**

**Én 2,1-17.**

**A szerelmi kapcsolat próbakövei**

 **AZ EGYHÁZ KÖZÖSSÉGE KRISZTUSSAL**

***Charles Simeon prédikációja***

Forrás: C. Simeon: **THE CHURCH’S FELLOWSHIP WITH CHRIST.** Discourse No. 849. From: Horae Homileticae. [**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/songofsolomon/2/1/2/3/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/songofsolomon/2/1/2/3/)

**Én\_2:1-3. *Én a Sáron rózsája vagyok és a völgyek lilioma. Mint a liliom a tövisek között, olyan az én kedvesem a leányok között. Mint az almafa az erdő fái között, úgy van az én szerelmesem az ifjak között. Nagy örömmel ültem le árnyéka alá, és gyümölcse édes volt az én ízlésemnek*.**

E költemény egészének általános jellegéből kiindulva nem habozunk azt állítani, hogy az olvasott szavak egy párbeszéd részét képezik Krisztus és az ő Egyháza között; az első rész a Krisztus tanúságtételét tartalmazza az Egyházról, az utóbbi pedig az Egyház tanúságtételét a Krisztusról. Ez egyfajta pásztori ének, amint azt a két fél által használt képek is mutatják; és bár egyes részei rendkívül nehezen értelmezhetők, más részei nagyon is érthetőek és tanulságosak. Figyelembe kell vennünk, hogy Krisztus úgy beszél, mint az ő egyházának *vőlegénye*, az egyház pedig mint az ő *mennyasszonya*; míg a szövegben említett "ifjak" és "leányok" *Ádám azon gyermekei, akik még sötétségben és a halál árnyékában hevernek,* vagy legjobb esetben is csak "az istenfélelem formája van meg bennük, de erő nélkül". Ami a "Jeruzsálem leányait" illeti, akik időnként részt vesznek a párbeszédben, ők a *vallás hívei*, akik, bár barátságosak, még nem kerültek ilyen közeli kapcsolatba Krisztussal, és nem váltak részesévé az ő üdvözítő jótéteményeinek.

 Az előttünk lévő szavakról szólva meg kell vizsgálnunk,

 **I. Krisztus bizonyságtételét az ő egyházáról...**

 A neki adott dicséret a legmagasabb elismerés, amit csak kaphat: az, hogy a neki adott kegyelem mértéke szerint hasonlít hozzá. Hogy rámutasson a hasonlóságra,

 **Először is kijelenti saját jellemét.**

 ["*Én vagyok a Sáron rózsája és a völgyek lilioma*". Bármi, ami a legkiválóbb a világegyetemben, időről időre előkerül a Szentírásban, hogy jelölje és illusztrálja Urunk jellemét. Az égitestek közül ő a *Nap*, "az igazságosság Napja". Az alsóbbrendű teremtmények közül ő az *Oroszlán*, "Júda törzsének oroszlánja". Még a növények és virágok is tiszteletet adnak neki: mivel a rózsát illatban semmi sem múlja felül, a liliom pedig szépségben kiemelkedő, ő a Rózsa, "a Sharon rózsája", amelynek kiválósága közmondásos volt [Ézs\_35:2.]; és a Liliom, "a völgyek lilioma", amelyhez Salamon minden dicsőségében sem volt fogható [Mt\_6:29.]. Végtelenül sokfélék az ő tökéletességei. Bármilyen szempontból is vizsgáljuk őt, *személyét*, *tisztségeit*, *kapcsolatait,* teljes mértékben meg fogunk győződni arról, hogy egyedül hozzá tartoznak azok a ruhák, amelyek "*dicsőségre* és *ékességre* készültek" [2Móz 28:40.]. *Az ő személyében* egyesül az Istenség minden tulajdonsága, és az emberi természet minden kiválósága a lehető legtökéletesebb formában - - - *Hivatalaiban* semmi sem hiányzik, ami hozzájárulhatna egyháza és népe jólétéhez. Mint *főpapjuk*, teljes és mindenre elégséges engesztelést végzett értük; mint *prófétájuk*, tanítja őket szava és Lelke által; és mint *királyuk*, uralkodik felettük és bennük, és minden ellenségüket lábuk alá helyezi - - - Ami *a kapcsolatait* illeti, nincs olyan kapcsolatforma, amely reménységgel és bizalommal tölthetne el bennünket, amelyet ne viselne hívő népe iránt. Ő a mi *pásztorunk, testvérünk és barátunk*. Akár a felmagasztalásában, mint Isten; akár a megalázottságában, mint ember; akár a közvetítői (közbenjárói) állapotában, mint "Emmanuel, Isten velünk", Ő végtelenül nagy és dicsőséges, "szebb tízezernél, és teljesen kedves"].

**Majd elismeri a hozzá való hasonlóságát -**

[Az Ő istenségének dicsőségéhez egyetlen teremtmény sem tud igaz hasonlóságot mutatni; annyira végtelenül mindenek felett áll; de megalázottságában mind az alázatosság, mind a tisztaság mintaképe volt, amelyhez az ő hívő népe hasonlatos: Sőt, ahogyan ő e tekintetben végtelenül felülmúlja a legmagasabb teremtményeit, úgy az ő Egyháza is felülmúl minden mást az emberek "leányai" közül: ő is, akárcsak ő, "liliom", és mint ő, "liliom a tövisek között"; csak úgy hasonlít hozzá, bárki is, mint a tövis vagy a bokor a liliomhoz. *Figyeljétek meg az igaz keresztyén alázatosságát*: lehajtja fejét saját méltatlanságának és sokféle gyengeségének tudatában: mégis "tiszta", legalábbis szándékában és vágyában, "ahogyan Isten is tiszta". "Ugyanaz a lelkület van benne, ami Krisztus Jézusban volt", igen, "az Úrral egyesülve, egy lélek vele", "az ő szentségének részese", "az ő természetének részese" [2Pt\_1:4.], "újjá lett teremtve az ő képmására igazságban és valóságos szentségben". *Hasonlítsuk össze az egyházat másokkal, és azok olyanok hozzá képest, mint "tövisek";* annyira fölötte áll nekik összes elveiben, céljaiban, teljesítményeiben. Az egyiknek nincs magasabb célja vagy célja, mint önmaga: a másik nem hajlandó másként cselekedni, csak Isten szeretetéből és az ő nevének dicsőségére. Az egyik még a legszentebb gyakorlatokból is kihagyja Istent, a másik pedig beleviszi őt az élet leghétköznapibb cselekedeteibe és hivatalaiba is [1Kor 10:31.]. Az egyiknek nincs más élete, mint amit a természettől kapott: a másiknak életelve, hogy maga Krisztus él benne; igen, "maga Krisztus az ő élete" [Kol\_3:4.]. Igaz, hogy természeténél fogva a hívő egyáltalán nem különbözött a többiektől, de a kegyelem megtette a különbséget; annak a prófétai kijelentésnek megfelelően: "A tövis helyett ciprus nevekedik fel, és a bokor helyett mirtuszfa, és ez lesz az Úrnak neve és örök jele, amely nem töröltetik ki [Ézs\_55:13.].". Így bőségesen igazolódik az, amit Salamon mondott: "Az igaz kiválóbb felebarátjánál [Péld\_12:26.]."].

 Erre a dicséretre válaszul az Egyház hirdeti,

 **II. Tanúságtételét vele kapcsolatban.**
 Ezt teszi

 1. **Az ő kiválóságainak ismeretéből.**

 [Krisztus "*olyan, mint az almafa az erdő fái között"*. Más fák csak árnyékot tudnak nyújtani; míg Ő azoknak, akik alatta menedéket keresnek, a legüdítőbb és legmegelégítőbb táplálékot nyújtja. A többi fák alatt tartózkodó léleknek el kell pusztulnia; de az a lélek, aki benne marad, örökké él. Mindent, amit csak akarhat vagy kívánhat, megtalál benne. Ő "az élet fája, amely tizenkétféle gyümölcsöt terem [Jel\_22:2.]"; minden évszakra, minden helyzetre, az élet minden körülményére valót. "Magának a fának a levelei a nemzetek gyógyítására szolgálnak". A törvény látszatra üdvös menedéket kínált: de soha nem tudta kielégíteni az éhes lelket, vagy "tökéletessé tenni az embert, ami a lelkiismeretet illeti". De amit annak az erdőnek összes fája nem tudott megtenni, azt Krisztus megtette [Róm\_8:2.]; és folyamatosan megteszi mindazokért, akik az ő szárnyainak árnyékában keresnek megnyugvást. És akiknek a legtisztább rálátásuk van az ő kiválóságára, azok eltökélték, hogy " nem akarnak tudni másról, csak róla, mégpedig mint megfeszítettről"].

 **2. Az ő szeretetének megtapasztalásából.**

 [Az Egyház itt tulajdonképpen ezt mondja: "Amit szemem látott, fülem hallott és kezem megfogott az élet igéjéből, azt kijelentem nektek." Valójában csakis annak az ismeretnek van valami haszna, amely a saját tapasztalatunkba belevésődött; legalábbis a keresztyén embernek más nem használ. Hallgassuk meg tehát az Egyház boldog tapasztalatát: *"Nagy örömmel ültem le az ő árnyéka alatt, és gyümölcse édes volt az én ízlésemnek"*. A Hívő megfáradva és bűnei tudatától megterhelten jött Krisztushoz, és megnyugvást talált a lelkének. Mint az utazó, aki elbágyad a tűző nap hevétől, árnyékot keresett Krisztus Jézusban, aki mindenre elégségesnek bizonyította magát, akár "egy nagy szikla árnyéka a száraz földön [Ézs\_25:4; 32:2.]". *Az ő gyümölcseiből is bőségesen eszik* a hívő ember. Ó, milyen édes az ő megbocsátó szeretete a lélek számára, amikor azt mondja: "Bűneid megbocsáttattak neked, menj el békességben!". Ki tudná leírni annak a békességnek az áldását, amely tőle származik; attól, aki azt mondta: "Az én békességemet adom nektek"? Valóban ez "olyan békesség, amely minden értelmet felülmúl". Ami pedig az örömöt illeti, amellyel ezek a megnyilvánulások együtt járnak, az "kibeszélhetetlen és dicsőséges öröm". Hogyan is érezhetne egy lélek bármi mást, mint fenséges "örömöt", amikor így részesül "az örökbefogadás (fiúság) Lelkében", sőt, "a Lélek tanúságtételében", amely szintén tanúsítja a Krisztushoz való viszonyát, "megpecsételve azt a teljes váltság napjára", és már most "a mennyei örökség biztosítékát" és "előízét" adja neki? Ezek azok a gyümölcsök, amelyekből mindazok esznek, akik az Úr Jézus árnyéka alatt ülnek; és "édesek lesznek az ő ínyének", sőt "édesebbek a méznél, még a színméznél is "].

 Mivel nem félünk attól, hogy e bizonyságtételek bármelyike valaha is érvénytelenné válhat, rájuk alapozzuk **a buzdítást -**

 **1. Szemléljük (csodáljuk) az Úr Jézus kiválóságait! -**

 [Nincs semmi a világon, ami ne szolgálhatna az ő szépségének szemléltetésére: mert valójában minden teremtett kiválóságok nem egyebek, mint az Ő dicsőségének sugarai, és az ő visszatükröződő ragyogásától tündöklő csillagok. Nem gondolunk rá eléggé (figyelmünket nem összpontosítjuk eléggé rá): képesek vagyunk csodálni a teremtmény szépségét, de nincs szemünk arra, hogy meglássuk azt Őbenne, aki mindennek a központja és forrása. Ha kellőképpen elgondolkodnánk rajta, akkor a vele való egyesülés után sóvárognánk, és minden mást megvetnénk hozzá képest. "Minden más ismeret olyan lenne számunkra, mint a salak és a trágya (szemét)". Valóban "*az ő neve olyan, mint a kiöntött drága kenet*; és ezért szeretik őt a szüzek [Én\_1:3.]". Mondd, hívő testvérem, nem "drága"-e ő a te lelkednek [1Pe\_2:7.]? Ó, bárcsak mindenki közülünk rávehetné magát, hogy bemenjen ebbe a kertbe, és összehasonlítsa ennek a "rózsának" az illatát és ennek a "liliomnak" a tisztaságát mindazzal, amit valaha is látott a szeme, vagy amit a legszenvedélyesebb érzéke tapasztalt! Ó, bárcsak mindenki "látná az ő dicsőségét, mint az Atya egyszülöttjének dicsőségét"; "akinek dicsősége fényessége ő, és személyének kifejezett képmása [Jn 1:14. Zsid\_1:3.]"! Egy ilyen látvány hatását képtelenek elképzelni azok, akik még soha nem látták: mert arra késztet, hogy felkiáltsunk: "Milyen nagy az ő jósága, milyen nagy az ő szépsége [Zak\_9:17.]!", és miközben az ő dicsőségét szemléljük, "az ő képére változunk át, dicsőségről dicsőségre, a mi Istenünk Lelke által [2Kor\_3:18.]". Menjetek, szeretteim, a szent hegyre, és beszélgessetek vele; és úgy fogtok lejönni, mint Mózes, az ő dicsőségének sugarai által besugározva. Beszélgessetek ezzel a "liliommal", és ti magatok is "liliomok" lesztek].

 **2. Fogadjuk kedvesen a közeledését!..**

 [Korábban már megmutattuk, hogy ez egy párbeszéd Krisztus, mint Vőlegény, és az Egyház, mint az ő Mennyasszonya között. Krisztus ebbe a kapcsolatba kíván mindannyiunkat bevonni. Ezért most jövünk az ő nevében, hogy mindnyájatokat meghívjunk, hogy egyesüljetek vele; jövünk, hogy "minden lelket közületek úgy mutassunk be Krisztusnak, mint szeplőtelen szűzet " [2Kor 11,2.]. Halljátok a meghívást, amelyet mintegy saját ajkáról adott: "Örökre eljegyezlek téged magamnak, igen, eljegyezlek téged magamnak igazságban, ítéletben, szeretetben és irgalmasságban: Eljegyezlek téged hűséggel, és megismered az Urat [Hós\_2:19-20.]". Szeretett testvéreim, ki az, akinek olyan jogcíme van a ti szeretetetekre, mint Neki? Ki tehet titeket olyan boldoggá, mint Ő? Nem bizonyult-e a vigasztalás minden más forrása olyan "törött ciszternának (víztárolónak), amely nem tud vizet tartani"? Miért nem mentek hát "az élő vizek forrásához"?

Ne mondjátok: "Méltatlan vagyok erre a nagy megtiszteltetésre". Hát ki az, aki nem méltatlan? Ki tudta volna ezt valaha is elnyerni a saját méltóságával? Minden teremtmény, aki valaha is egyesült vele, először nyomorult, tehetetlen számkivetett volt, mint te magad [Ez\_16:4-8.]: és ha vágysz a vele való egyesülésre, légy biztos benne, hogy "soha nem fog téged kitaszítani". Csak "*jöjj el az ő lakomaházába, és az ő zászlaja feletted a szeretet lesz* [4. ver.]"].

 **3. Mérjük fel kellőképpen kiváltságainkat!**

[A Krisztussal egyesült lélek boldogságát szavakkal nem lehet kimondani, képzelet nem tudja elképzelni. Csak hallgassuk meg a kifejezéseket, amelyekkel Ő és a Jegyese egymásról beszélnek: Őt így szólítja: "*Szerelmem*", és ő így beszél róla: "Szerelmesem". Gondoljatok bele egy pillanatra, milyen hatalmas, felfoghatatlan kiváltságok rejlenek ezekben a kifejezésekben, akár ő alkalmazza őket ránk, akár mi hozzá! Bármi is *Ő*, ő értetek van; bármi is *van neki*, tulajdonával értetek rendelkezik; bármit *tesz*, ő értetek teszi; bármit *élvez*, ő a ti Fejetekként, a te Képviselőtökként, a ti Előfutárotokként élvezi: "A dicsőséget, amelyet az Atyja adott neki*,* nektek adta." Élvezhetitek a földi édességeket, de idővel vesztik vonzásukat; igen, a legillatosabb rózsa is elhervad. Nem így "Sharon rózsája": illata az örökkévalóságig megmarad. Ülhetsz más fák árnyéka alatt, de idővel lombjukat vesztik; igen, mint a Jónás növénye, egy éjszaka alatt elszáradhatnak: de nem így "az a gyümölcsfa, amely Isten paradicsomának közepén nő": annak gyökerénél nincs féreg: jótékony hatása örökké megmarad, és finom gyümölcsei mindig újak lesznek. Tegyétek tehát magatokévá ezeket a dolgokat azáltal, hogy "megragadjátok Krisztust", és átadjátok magatokat neki: mert "minden a tiétek, ha Krisztuséi vagytok". Csak "kóstoljátok meg, és lássátok, milyen jó az Úr"; és ha egyszer "megízleltétek, hogy az Úr kegyelmes, nem nyugszotok addig, amíg nem mondhatjátok: "Az én Szerelmesem az enyém, és én az övé vagyok"].

 **4. Járjunk méltóan magas rangunkhoz!..**

 [Ha valaki egy földi uralkodóval kerül szövetségbe, kötelességének érzi, hogy ezentúl magas hivatásához illő módon viselkedjen. És nekünk nem kell-e ezt tennünk, ha "a királyok Királyával" egyesülünk? Igen: hasonlítanunk kell hozzá, és a ránk ruházott kegyelem mértékének megfelelően azt a lelkületet árasztanunk, amely benne volt. Különösen **alázatosságában és tisztaságában** hasonlítsunk rá. Valóban nem szabad "lehajtanunk a fejünket, mint egy bölény", mintha szánalmas és vigasztalan állapotban lennénk: hanem úgy kell lehajtanunk a fejünket, mint "*a liliom*", ebben van a mi szépségünk és kiválóságunk. A keresztyén sohasem olyan szép, mint amikor "*alázatos* (érdemtelen) a saját szemében". Bizonyára bármit is tett az Úr értünk és bennünk, nekünk még a legutolsó óránkig "alázatosan kell járnunk Istennel". Nekünk is *tisztának és szeplőtelennek* kell lennünk, mint a liliom, igen, "feddhetetlennek és ártalmatlannak, Isten gyermekeiként". Nem szabad megelégednünk az alacsony eredményekkel; hanem arra kell törekednünk, hogy "magához az Úrhoz méltóan járjunk", "akié vagyunk, és akinek valljuk, hogy szolgálunk". Ez legyen törekvésünk egyetlen célja: és ahogyan azt valljuk, hogy illatban és szépségben felülmúljuk a mező minden virágát, úgy éljünk, hogy ne féljünk az emberek fiaival való összehasonlítástól sem. Ne találjanak bennünket hiú dicsekvőknek pusztán ideális (képzelt) kiváltságokkal: hanem miközben azt valljuk, hogy az Úr Jézusban és az Úr Jézus által oly sokat élvezünk, legyen látható, hogy "e reménység birtokában valóban megtisztítjuk magunkat, amint ő is tiszta [1Jn 3,3.].

[**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/songofsolomon/2/1/2/3/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/songofsolomon/2/1/2/3/)

**MBE. Délután istentisztelet:**

**Ef 4,31-32 (32)**

**Távolodva a gonosztól, ragaszkodva a jóhoz.**

 **A BŰNÖK BOCSÁNATA**

***Charles Simeon prédikációja***

Forrás: C. Simeon: **FORGIVENESS OF SINS.** Discourse No. 2113. From: Horae Homileticae. [**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/ephesians/4/32/4/32/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/ephesians/4/32/4/32/)

**Ef\_4:32. *Isten Krisztusért megbocsátott nektek*.**

Ha Krisztus szolgája köteles az evangéliumot teljes nyíltsággal és hűséggel hirdetni, akkor nem kevésbé köteles azt a visszaélésektől óvni, és az evangéliumot valló hívőket az Isten parancsainak legszigorúbb betartására ösztönözni. Pál apostol gondosan ragaszkodott a gyakorlati jámborság (kegyesség) legapróbb részeihez is; és megmutatta, hogy az evangélium nemcsak megköveteli, hanem egyenesen arra irányul, hogy szentséget teremtsen mind a szívben, mind az életben. Valójában, ha vallásunk nem képes szabályozni az indulatainkat, és nem képes kijavítani a lélek minden rossz hajlamát, akkor nem őszinte (valódi); és az ítélet napján Isten sem fogja valaha is jóváhagyni. Mégis, amikor gyakorlati kötelességeket hangsúlyozunk, ügyelnünk kell arra, hogy azokat helyes elvek alapján sürgessük; nem úgy, mint a törvénynek való kényszerű engedelmességet, hogy ezzel elnyerjük Isten elfogadását (tetszését, kegyét), hanem mint az evangélium díszítésére irányuló önkéntes (készséges) erőfeszítést, amely által *már* elnyertük Isten elfogadását. Isten megbocsátó szeretetének érzése kell, hogy éltessen bennünket, nem pedig a nemtetszésétől való szolgai félelem: és miközben Isten irántunk tanúsított irgalmassága kell, hogy ösztönözzön bennünket az engedelmességre, egyben mintául kell szolgálnia a saját magatartásunkhoz is a vétkes testvéreinkkel szemben, akiknek kell, hogy "megbocsássunk, amint Isten is megbocsátott nekünk Krisztusért".

Nos, tény, hogy **a bűnbocsánat az embereknek akkor adatik meg, amikor még ezen a világon vannak**. És ezt az igazságot fogom megvizsgálni,

**I. Ahogyan a Szentírás feltárja...**

**Maga az igazság teljes mértékben ki van jelentve.**

[Isten, amikor Mózesnek kijelentette a nevét, elsősorban a *bűnöket megbocsátó Isten* karakterében mutatkozott be: "Az Úr, az Úr Isten, irgalmas és kegyelmes, jóságban és igazságban bővelkedő, ezer nemzedékig irgalmát megőrző, gonoszságot, vétket és bűnt megbocsátó [2Móz 34:6-7.]". És a népével való egész bánásmódja, minden korban, ebben a szemléletben tanúskodik róla, mint "irgalmasságban gyönyörködő Istenről", és mint aki "az ítéletet *különös* cselekedetnek" tartja, amelytől teljesen idegenkedik. A Szentírás kijelentéseinek összessége a próféta azon mondásában foglalható össze: "A gonosz hagyja el útját, és a bűnös ember az ő gondolatait, és térjen meg az Úrhoz, és ő irgalmazni fog neki, és a mi Istenünkhöz, mert ő bővelkedik a megbocsátásban [ Ézs\_55:7.]". Tejesen fölösleges az Újszövetséget idézni ennek az igazságnak a megerősítésére; hiszen az egyik végétől a másikig úgy hirdeti Istent, mint aki "gazdag irgalmasságban mindazoknak, akik őt segítségül hívják"].

**Minden irgalmasságának az alapja is ki van jelentve -**

[Minden kegyelmi jótétemény, amelyet Isten az emberekkel szemben tanúsít, "Krisztusért" történik. Ez már az első pillanattól kezdve kifejezésre lett juttatva, amikor kegyelmi tervei a bukott ember számára kinyilatkoztatásra kerültek. Nem lehet kétséges, hogy az áldozatokat Isten azért rendelte el, hogy előrevetítse azt a nagy áldozatot, amelyet a kellő időben az egész világ bűneiért kellett felajánlani. Mert Ábel hitben ajánlotta fel áldozatát [Zsid\_11:4.]: a hitnek azonban Isten szavára kell tekintettel lennie; következésképpen Istennek előzetesen meg kellett ismertetnie az emberrel azt az egyedüli utat, amelyen a bűnösnek elfogadást kellett találnia nála. Valóban, bár nem mondja kifejezetten az ige, hogy az állatok, amelyek bőrével Isten felöltöztette első szüleinket, áldozatul lettek bemutatva, aligha kételkedhetek abban, hogy az evangélium egész misztériuma ebben a cselekedetben tárult fel előttük; és meg lettek tanítva arra, hogy Krisztus áldozata által megbocsátást nyernek bűneik, és Krisztus igazsága által elfogadva állnak Isten előtt. A mózesi rendtartás egésze a legszembetűnőbb színekben mutatta ezt az igazságot, hogy senki sem jöhetett Istenhez, csak áldozat által; és "vérontás nélkül nincs bűnbocsánat [Zsid\_9:22.]". Erről a témáról az Újszövetség minden részében gazdagon értekezik; az Istennel való megbékélésünket Krisztus engesztelő vérére utalja [2Kor\_5:19.], és kijelenti, hogy "senki sem mehet az Atyához, csak Krisztuson keresztül [Jn 14:6.]". Az apostolok egész fáradozása ennek a megismertetésére irányult: "Tudtotokra legyen, emberek és testvérek, hogy *e férfiú által* hirdettetik nektek a *bűnök bocsánata,* és *általa* megigazulnak mindazok, akik hisznek, mindenből, amiből nem igazulhattatok meg a mózesi törvény által [Csel 13:38-39.]."].

Az én szövegemben az apostol nemcsak állítja ezt az igazságot, hanem úgy beszél róla,

**II. Mint a lélekben megtapasztalt áldásról.**

Sokan nem ismerik el, hogy bárki is tudhatja bizonyosan, hogy bűnei megbocsáttattak. És készséggel elismerem, hogy ez egy olyan pont, amelyben az ember könnyen becsaphatja a saját lelkét, különösen, ha más kritérium alapján ítéli meg, mint amit maga Isten javasolt. Ha viszont az életünk és viselkedésünk arról tanúskodik szívünk számára, hogy az Úréi vagyunk, akkor nyugodtan élvezhetjük azt a reménységet, hogy elfogadott minket.

**Isten a korábbi korszakokban biztosítékot adott az embereknek a kegyelméről -**

[Ábelnek ezt valamilyen látható jellel adta, ami kiváltotta testvére, Káin irigységét és haragját [1Mózes 4:4-5.]. Dávidot, amikor legelőször elismerte vétkét, Nátán tájékoztatta arról, hogy bűne megbocsátást nyert [2Sám\_12:13.]; és ő maga is hálás elismerő zsoltárban veszi ezt tudomásul: "Azt mondtam: Megvallom vétkeimet az Úrnak, és te elvetted rólam bűneim terhét [Zsolt\_32:5.]". Ezékiásnak és Ézsaiásnak is hasonló biztosítékokat adott [Ézs\_6:7; Ézs\_38:17.]. És áldott Urunk nemcsak ismételten biztosította ezt az áldást azoknak, akik vártak rá, hanem fenntartotta jogát, hogy ezt tegye azokkal szemben, akik megkérdőjelezték a bűnbocsánatra vonatkozó hatalmát és tekintélyét [Máté\_9:2-6. Luk\_7:48-50.].

**Jelenleg is ugyanez az áldás még mindig biztosított az ő hűséges szolgái számára -**

[Mit jelenthet az örökbefogadás Lelke, amely a hívő léleknek adatik [Róm\_8:15]? "Mit jelenthet a Lélek bizonyságtétele [Róm\_8:16.], a Lélek megpecsételése [Ef\_1:13.], a Lélek záloga [Ef\_1:14.]?". Mit jelenthet "Isten szeretete, amelyet a Szentlélek áraszt a szívbe [Róm\_5:5.]", ha Isten nem adja meg népének soha megbocsátó szeretetének érzését? Elismerem, hogy ha ezeket az isteni érzéseket nem kíséri szent élet, akkor puszta illúzió az egész; de ha egész jellemünk és magatartásunk olyan, amilyen az evangéliumhoz illik, akkor biztosak lehetünk abban, hogy ezek a bizonyságtételek Istentől származnak, és hogy "nevünk valóban be van írva az élet könyvébe" [Luk\_10:20.]. Tudhatjuk, hogy "átmentünk a halálból az életre [1Jn 3:14.]". Ez nem csak a felnőtt keresztyének kiváltsága: mert Krisztus családjában még a legkisebbek is rendelkezhetnek vele: ahogy János apostol mondja: "Azért írok nektek, gyermekeim, mert bűneitek megbocsáttattak nektek Krisztusért [1Jn 2,12.]". Az egész efézusi gyülekezetnek pedig ezt hirdette: "Isten Krisztusért megbocsátott nektek"].

De nem pusztán csak a lélek vigasztalása miatt hangsúlyozom ezt, hanem elsősorban és főleg,

**III. Mint ami az életben működik (az életben kfifejtett kihatásai miatt)...**

**Isten megbocsátó szeretetének érzése *általánosságban* kell, hogy hasson ránk*...***

[Semmi más nem fogja energiáinkat teljes mértékben Istenünk szolgálatába állítani. "Krisztus szeretete az, aminek kényszerítenie kell bennünket", és *ez*, megfelelően felfogva, arra késztet bennünket, hogy teljes egészében annak éljünk, aki meghalt értünk, és feltámadt [2Kor 5:15.] - - - -].

***Különösen* megbocsátó indulatot kell kiváltania bennünk a vétkes testvéreinkkel szemben...**

[A türelem és a megbocsátás lelkületét az ihletett írók a keresztyén jellemhez elengedhetetlenül szükségesnek tartják; olyannyira, hogy aki nem áll ennek hatása alatt, annak nincs reménye arra, hogy Isten kegyelmét elnyerje. Az irgalom, amelyet mi magunk kaptunk Krisztusért, a szövegemben erőteljes *indítékként szerepel a* megbocsátó készség gyakorlásához, és *mintául szolgál, amelyhez a* gyakorlásában hasonlítanunk kell. Ugyanezt a fontos igazságot tanítja nekünk az engesztelhetetlen szolga példázata, aki, amikor a gazdája megbocsátott neki tízezer talentumot, torkon ragadta egyik szolgatársát, és börtönbe vetette őt egy jelentéktelen, száz forintos adósság miatt. Az ilyen könyörtelen viselkedés miatt az ura joggal háborodott fel ellene; ahogyan fel fog háborodni mindazok ellen, akik nem tudják, hogyan kell utánozni Istenük jóságát [Máté 18:23-35. Az adósságok között nem volt arány, az egyik körülbelül három font, a másik pedig majdnem hétmillió volt]. Ezen elv alapján követeli meg tőlünk Urunk, hogy "bocsássunk meg a vétkes testvérnek, nem hétszer egy nap, hanem hetvenszer hétszer [Mt\_18:21-22.]". Ha ugyanis felidézzük saját bűneinket, és egy pillanatra is belegondolunk, hogy azok milyen nagyok és sokszorosak voltak Isten iránt, akkor látni fogjuk, hogy semmilyen sérelem, amit egy embertársunk tehet velünk szemben, nem állhat arányban azokkal a sérelmekkel, amelyeket mi követtünk el Isten ellen: és következésképpen nem lehet bennünk más hajlandóság, mint hogy embertársainknak aszerint bocsássunk meg, amint mi magunk is bocsánatot kaptunk Istentől].

**Alkalmazás-**

**1. Legyetek tudatában az Úr Jézus Krisztussal szembeni kötelességeiteknek -**

[Isten nem a magatok érdeméért bocsátott meg nektek, hanem az ő drága Fiáért. És ha Krisztus nem lépett volna közbe értetek, hogy saját kereszthalála által megbékítsen benneteket Istennel, akkor ti is az örökkévalóságig a bukott angyalok állapotában lennétek, akik a pokolban kapják bűneikért a nekik járó megfizetést. Gondolkodjatok el tehát az Isten előtti sorsotokon és a kegyelmen, amelyet az ő kezéből kaptok; majd irányítsátok tekinteteket a Megváltóra, és adjátok meg neki a nevének kijáró dicsőséget. Természetesen itt azt feltételezzük, hogy mélyen megbántad bűneidet, és "Krisztushoz menekültél menedékül, mint az előtted álló reménységhez:", mert ha nem így jöttetek Krisztushoz, akkor még "idegenek vagytok Izrael közösségétől, és idegenek az ígéret szövetségeitől, és az üdvösség minden biblikus reménye nélkül vagytok" - - - De ha valóban hittetek Krisztusban, akkor lelketek minden képességét hálás és folyamatos dicséretre kell szólítanotok mindazért, amit most élveztek, és mindazért, amit egy jobb világban reméltek - - - -]

**2. Törekedjetek arra, hogy úgy adjátok meg nekik a viszonzást, ahogyan ő maga meghagyta -**

[Ne csak a magatartásotokra (külső megnyilvánulásotokra), hanem lelketek legbensőbb hajlamaira is figyeljetek. Az ő irántatok való szeretete legyen a mások iránti szeretetetek mintaképe. Legyen tehát az ő képmása látható rajtatok. És ahogyan az embereket az általuk írt írásjegyek formájáról ismerik meg, úgy "legyetek ti Krisztus levelei, amelyeket mindenki ismer és olvas [2Kor 3:2-3.]". "Legyen bennetek ugyanaz az indulat, ami benne volt [Fil\_2:5.];" és "ahogyan ő szeretett titeket, meglássátok, hogy ti is úgy szeressétek egymást [Jn 13:34.]."].

[**https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/ephesians/4/32/4/32/**](https://bible.prayerrequest.com/7511-simeon-charles-horae-homileticae-commentary-21-volumes/ephesians/4/32/4/32/)